

# Что за чудная метафора — Покров Пресвятой Богородицы! По привычке к названию праздника мы редко проникаем в первоначальное содержание этого образа. Однако, сама мысль о распростертом над миром как бы невидимом покрывале, завесе, пелене представляет собой нечто необычайное и исключительное. Это дополнение к Божественному, Отеческому смотрению. Ибо с Промыслом Божиим больше ассоциируется исполнение общих величественных «судеб», судов Божиих о мире и человеке; Богоматеринский же покров выступает как начало вселенской

защиты и милосердия.

Мать Христа Бога склоняется над миром, как над Своим детищем и закрывает, повивает его, укутывает от зла и угроз. Образ всепроникающего Покрова — это антитеза «сетям диавола». Помните, в житии прп.Антония Великого явившийся Христос дарует тому на мгновение способность видеть все путы бе-совские, расставленные против человечества? Их оказалось так много, что преподобный не удержался и воскликнул: «Господи, кто же спасется от них?» И вот, в ободрение и поддержку для верных, космос церковный пронизывает иная и более могущественная структура светозарного Покрова.

Знамение Божией Матери во Влахернской церкви эсхатологично. По пророчествам, Покров является знамением и чудом последних времен. Значение этой тайны откроется тогда, когда зло одержит на земле уже как будто полную и безоговорочную победу. Что это будет за откровение, нам неизвестно теперь Вообще, во всем, что касается жизни Божией Матери и участия Ее в судьбах творения, много таинственного. Вероятно, из-за этого в истории зародилось множество легенд и апокрифов, зачастую крайне сомнительных, таких как пресловутый «Сон Богородицы», фантазии о Софии или виргиналистские видения неопределенного происхождения в разных странах. Но в имени Девы Марии человеческая душа предчувствует некую недосказанность: в богословском отношении учение о Матери Христа, даже в сравнении с догматами о Непостижимом Божестве, является менее проясненным.

Молчанием окутано пребывание юной Марии в алтаре, святая святых ветхозаветного Иерусалимского храма. Нечто чрезвычайное в плане превознесения человеческого достоинства происходит в момент, когда Дух Божий и Сила Всевышнего просят в Благовещении соизволения Девы на Воплощение Христа. Успение, этот особенно любимый монашеством праздник, приковывает к себе внимание содержащейся в нем тайной преображения «танатоса», стихии смерти.

# Покров:богословская тайна и исторический парадокс

### Память 1/14 октября

Образ Покрова находится в этом же ряду и, можно полагать, представляет собой наиболее красноречивое свидетельство о Богородице как о Владычице мира и о Существе, прямо соединенном с Божественным. Наши глаза наверняка откроются к видению этого по окончании земной жизни, при переходе в вечность. Чтото теплое и живое охватит нас, оградит от испуга, плавно введет в новое бытие. И при всей новизне такое ощущение окажется родным и знакомым — его мы не раз улавливали самыми тонкими струнами души в атмосфере церковного богослужения, в трепетном и забывающем себя келейном молении ко Пречистой.

тери, присутствующего в жизни христианина, оказалась точно подмечена русским религиозным сознанием. Парадокс: не будучи двунадесятым, этот праздник у нас чествуется наравне с двунадесятыми. Русское Православие вообще тяготеет к Богородичному началу и символам. Чудотворные образа считаются хранителями земель Руси; всероссийским святым и наставникам, прп. Сергию Радонежского и прп. Серафиму Саровско-

До нашего дня не утихают споры: существовал ли праздник Покрова в византийской традиции или явился чисто русским нововведением? Чествование Покрова совершается у нас еще с домонгольского времени, по крайней мере, с XI века, и такое установление праздника 1/14 октября обычно связывают с правлением князя Андрея Боголюбского, который, по преданию, в этот день одержал одну из своих военных побед и возвел первый на Руси Покровский собор близ Владимира, на реке Нерли. Но все же сомнительно, чтобы Рус-ская Церковь в начале XI века, т.е. через полстолетия всего после Владимирова Крещения, уже чувствовала себя настолько самостоятельной, чтобы вносить свои правки в литургический календарь.

О праздновании Покрова в византийской Церкви лучше сказать: «достоверных сведений не сохранилось». Скорее же всего, праздник был, но в ряду других памятных дней, посвященных Божией Матери, оставался не слиш-ком заметен. У Византии на то были свои причины, ведь существовало огромное множество дат, посвященных жизни, чудесам и чтимым образам Пресвятой Богородицы.

Греческая церковная практика и в особенности греческое монашество, заложили основу для самого широкого почитания Богородицы в полном разнообразии его форм. Святая гора Афон почиталась земным уделом, буквально «имением» Пресвятой Девы, цар-ствующий же Константинополь официально назывался «градом Пречистой». К VIII-IX векам, когда империя мало-помалу начала перезревать и пережила многочисленные внешние нападения, центральными образами и идеями для византийцев выступили уже не всевидящее око и мощь Пантократора (Вседержителя), но прославление милостивого заступничества и помощи Божией Матери. Многие Богородичные храмы на берегах Босфора, как и в других городах, по времени постройки относятся

Григорий Никомидийский пишет: «Сей царственный и богохранимый град, который говорящий или пишущий должен с похвалою назвать градом Богородицы, украшен многими, можно сказать, до бесконечной меры простирающимися, божественными храмами; выше



общественное место, царский дворец, смиренное жилище или правительственное учреждение, где бы не было храма или часовни Бо-

городицы, — сей Царь-град имеет нечто изрядное во всяком месте; во множестве храмов и молитвенных домов Богородица прославляется вдохновенно почитается, и столь часто восхваляется всечестное имя Ее. что оно всеми и вполне считается стеною и забралом спасения. Весь город так и блистает и возносится в этой красоте».

Известно также, что к иконам и реликвиям Пресвятой Девы жители Царьграда не раз прибегали при нашествии на город врагов. В 860 году буря разметала флот язычников-русов после того, как патриарх Фотий вместе с народом совершил крестный ход и опустил в воды ризу Богородицы об этом имеются упоминания в т.ч. и в русских летописях.

Есть и еще одно возможное объяснение того, почему Покровское явление не нашло та-. кого отклика в Византии как на Руси. Греки могли попросту не отделять его от главного чуда во Влахернском храме, где сохранялись риза, пояс и мафо-

рий Пресвятой Девы. Свидетельствуют также о некоем образе, который в обычные дни оставался закрыт завесой из ткани. Но еженедельно, после особого чинопоследования с ним происходило нечто необычайное. «Был не-когда в Константинополе, в одной церкви, образ Святой Девы, перед которым висел покров,

совершенно закрываю-щий его; но в пятницу на вечерне этот покров, без всякого содействия, сам собою и Божественным чудом как бы поднимался к небу, так что все это могли ясно и вполне видеть, а в субботу покров нисходил на прежнее ме-сто и оставался до следующей пятницы», — говорится в одной из хроник. Таким образом, виде-

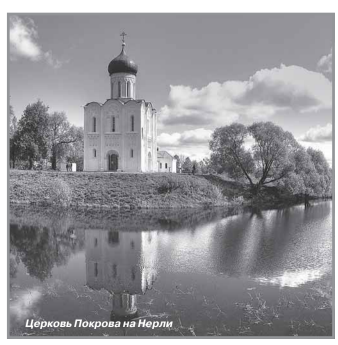
ние блаженного Андрея с точки зрения греческой Церкви представляло как бы продолжение «обычного Влахернского чуда». Для наших же предков, как менее ухищренных и обладавших более не-посредственным взглядом, самое большое зна-

чение по-видимому имело явление Пресвятой Девы с омофором в руках (в русской иконографии, помимо этого, существует и другой распространенный сюжет Покрова, в котором Божия Матерь запечатлена молящейся с воздетыми кверху руками по типу Оранты, омофор же поддерживают ангелы над Ее главою). Дата праздника — 1 октября — напрямую

связана с памятью святого Андрея, Христа ради юродивого, которая совершается на следующий день, 2 октября. Полное чинопоследование празднования Покрова восходит к XII веку. В нем ясно прослеживаются мотивы и переживания человека данной эпохи: прошения о «низложении гордыни и шатания, и советов неправедных князей» и о противодействии «зачинающим рати» — междоусобные войны.

Великие Четьи-Минеи святителя Макария содержат два Слова на Покров с цитатой из жития блаженного Андрея: «узре блаженный Андрей Святую Богородицу очивесть вельми сущю высоку пришедшю царскими враты со страшными слугами, в них же бяше честный Предтеча и громный сын (воанергес) обапола держащю ю, и инеи святци мнози в белах ризах идяху перед Нею, а друзии по Нею с песнеми духовными... И по молитве прииде ко алтарю, молящихся о стоящих людех тамо. Да егда ся отмоли, амафор Ея яко молнийно видения имея, еже на Пречистем Ея версе лежаще, отвивши от Себя пречистыма рукама Своима вземше, страшно же и велико суще, верху всех людей простре стоящих ту, еже на многы часы видеста святца (Андрей и Епифаний) верху людей прострено суще и сиа якоже иликтор (янтарь)...»

(Продолжение на 3-й странице)





Девы-Богоматери. Одни заняли одну часть города, другие — другую, и вряд ли кто отыщет

27 сентября, в праздник Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в храме сщмч. Климента, папы Римского, в Москве. После богослужения Патриарх обратился к пастве с первосвятительским словом.

Епископ Нарьян-Марский и Мезенский Иаков по просьбе руководства, летного состава и техников авиаотряда освятил самолеты и вертолеты, которые базируются в Нарьян-Маре. По освящении авиапарка епископ Иаков обсудил с руководством авиаотряда дальнейшие этапы взаимодействия

Курско-Коренная икона Божией Матери побывала на месте своего обретения. С 23 сентября по 4 октября чудотворная икона Божией

# Летопись церковной жизні

Матери «Знамение» Курская-Коренная находилась в Курской епархии, где 25 сентября по многовековой традиции чудотворный образ крестным ходом был перенесен из Коренной Рождества Пресвятой Богородицы мужской пустыни в Знаменский кафедральный собор.



В САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ЕПАРХИИ

 В праздник Рождества Пресвя-той Богородицы, 21 сентября, митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий совершил чин великого освящения храма Рождества Пресвятой Богородицы поселка Александровская и Божественную литургию в новоосвященном храме. Его Высокопреосвященству сослужили секретарь епархиального управления протоиерей Сергий Кукселав Никитин, духовенство епархии. сотрудники епархиального управления в священном сане.

В день памяти иконы Божией Матери «Августовская Победа», 14 сентября, на Дворцовой площади был отслужен молебен. (Об этом образе мы уже рассказывали в приходской газеты). Место для молебна было выбрано неслучайно: в Зимнем дворце в Первую мировую войну располагался лазарет.

12 сентября, в день 290-летия перенесения мощей св.блгв. Алек сандра Невского, митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий возглавил Божественную литургию в Свято-Троицком соборе Александро-Невской лавры. Его высокопреосвященству сослужили наместник монастыря епископ Кронштадтский Назарий с братией, викарные епископы и духовенство епархии. После богослужения митрополит Варсонофий освятил главный, 18-тонный колокол для звонницы Свято-Троицкого собора, с подъемом которого она обретет полный набор бронзовых благовестов. В это же время совершалась Божественная литургия в Казанском кафедральном соборе, которую возглавили архиепископ Петергофский Амвросий и епископ Царскосельский Маркелл. Затем архиереи и сослужившее им духо-

венство возглавили молитвенное шествие по Невскому проспекту, которое предводительствовала чу дотворная Казанская икона Божией Матери. Следом за иконами и духовенством шли представители государственной власти во главе с вице-губернатором Василием Кичеджи, депутаты Законодательного Собрания города, другие известные люди. На время крестного хода движение транспорта по Невскому проспекту было перекрыто. По данным городской администрации, в нем приняло участие до 90 тысяч человек. После богослужения в Лавре ковчег с мощами небесного покровителя северной столицы был перенесен из собора крестным ходом на площадь Александра Невского, куда прибыл второй крестный ход от Казанского собора. Шествие из Троицкого собора Александро-Невской Лавры возглавили митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий и губернатор города Георгий Полтавченко. На площади у памятника святому благоверному князю Александру Невскому стоял почетный воинский караул. За памятником перед входом в Александро-Невскую лавру был сооружен постамент, на который были водружены главные святыни Санкт-Петербурга — Казанс-кая икона Богородицы и ковчег с



мощами небесного покровителя города. Перед святынями был отслужен краткий молебен. По окончании молебна верующие провозгласили многолетие Святейшему Патриарху Кириллу, митрополиту Варсонофию, губернатору Георгию Полтавченко и всем православным христианам. Затем владыка Варсонофий поздравил молящихся со знаменательной датой.

 В сентябре по благословению настоятеля протоиерея Владимира Сергиенко приход Крестовоздвиженского казачьего собора принял пять человек из Донецкой области. Прихожане активно помогают беженцам, при помощи ответственных по социальной работе среди прихожан распространяется информация о нуждах беженцев,собирается все необходимое. В приходе беженцы чувствуют себя под защитой, но, конечно же, не оставляют надежды в ближайшее время вернуться домой.

# ОБОР «В РАЗРЕЗЕ»

В сентябрьском номере епархиального журнала «Вода живая» вышел материал о Соборе Владимирской иконы Божией Матери. Публикуем отрывки из него.



вышенную догматическую тематику. Он опытный священник, тот, кому верующие доверяют в самых тяжелых жизненных ситуациях. Собор Владимирской иконы Божи-Три отца Александра. Глебов, Проей Матери стоит на пересечении кофьев и Гутник. Прихожане разлитрех улиц и двух проспектов. Здесь чают их как императоров: «завтра особенный микроклимат, всегда служит Александр первый» (это значит Глебов), «а исповедует третий» (то есть Гутник). Протоиерей Александр Глебов — кандидат богослооживленно, шумно: пересадочная станция метро, Кузнечный рынок, два крупных театра. В центре получившейся «звезды»— храм. Он будвия, преподаватель СПбПДА, многото дышит задаваемым ритмом, нахолетний участник передач православ-

взаимодено.\_, составляющих. \*\*\* взаимодействует множество других

дясь в самой его сердцевине. Боль-

шой собор — сложный организм, где бьется сердце — Господь, а вокруг

**Протоиерей Георгий Шмид** — ключарь собора. Кандидат богословия, преподаватель СПбПДА, проповедник и один из авторов нашего журнала. Он может рассказать о трактовке Вознесения Господня в трудах древних отцов, о богословских аспектах Евхаристии, очень любит Федора Достоевского и цитирует его в своих академических лекциях. Он также и опытный пастырь, способный дать толковый совет, помочь в решении духовных проблем, многие из которых полушутя называют «духовно-бытовыми»: «Можно ли ставить свечки во время службы?», :Лействительно ли есть ничего вкусного?» — ответы на такие вопросы отец Георгий в регулярном режиме дает на сайте собора. В школах Центрального района но не для детей, а для родителей священник читает курс лекций по основам христианского воспитания. А еще отец Георгий редактирует приходскую газету

читает лекции по Новому Завету и Протоиерей Иоанн Цьолка. Про отца Иоанна прихожане отзываются: «Ученый батюшцерковной истории для ветеранов ОБО «Новое поколение» (Малая Кока, в проповеди может скаломна), окормляет коррекционный зать и про божественный Лодетдом №19, дом ребенка ПНД №12, гос, и про устройство Все-ленной». По воскресеньям детдом №7. Если прихожане решают собрать пожертвования для инвалипосле Литургии в соборе да или старика, которым помогает устраиваются лекции для приход, сбор пожертвований коор прихожан. Клирики читают динирует опять же отец Александр.

Иерей Александр Гутник специ ализируется на просветительской работе. Он тоже, как и «Александр второй», занимается паломнически ми поездками прихожан. И когда в храм приходят дети, например, из интерната, с ними беседует именно он. Отец Александр — добрый друг музеяквартиры Льва Гумилева и музея Анны Ахматовой: он принимает участие в круглых столах и конференциях, посвященных памяти членов великой семьи. В годовщину смерти Николая Гумилева отец Александр всегда служит заупокойную литию на Ириновском полигоне — месте рас стрела поэта.

**Иван Сергеевич Раевский** — ктитор храма, иначе эконом, председатель Приходского совета. «Он хороший начальник. Строгий, справедливый и требовательный. Под его руководством хорошо работается». — от-



# Поздравляем!

1 октября — день памяти мц.Ирины, именины прихожанок Ирины Николаевны Смирновой и Ирины Ивановны Овериной, нашего дорогого автора; в этот же день исполняется 76 лет прихожанину Валентину Петровичу Якубовскому. Многая лета!

3 октября — память прп. блгв.кн. Олега Брянского, небесного покровителя псаломщика Олега Геннадьевича Кожевникова. Поздравляем!

**6** октября Православная Церковь чтит память мц. Ираиды, это тезоименитство вахтера Раисы

**Алексеевны Громовой.** Многая лета! **8 октября** Русская Церковь вспоминает преставление прп.Сергия Радонежского, всея России чудотворца, небесного покровителя водителя Сергея Федоровича Сергиенко. В этот же день 60-летний юбилей отмечает вахтер Валентина Павловна Елистратова. Поздравляем!



**17 октября** — память блгв. кн. Владимира Новгородского, именины диакона Владимира Анатольевича Кузнецова. Многая лета!

19 октября 70-летний юбилей отмечает прихожанин Александр Александрович Афанакин. Поздравляем!

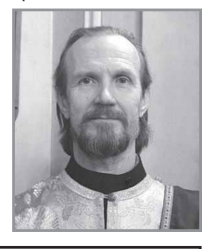
24 октября — память мц. Зинаиды, небесной покровительницы прихожанок Зинаиды Леонидовны Окишевой, Зинаиды Васильевны Ежовой, Зинаиды Александровны Быковой. Многая лета!



**9-го октября** — <u>3</u>5-летие псаломщика Даниила Дмитриевича Белова. Поздравляем, многая

11 октября — память блгв.кн. Вячеслава Чешского, небесного покровителя резчика Вячеслава Геннадьевича Карабанова и прихожанина Станислава Борисовича Юдина. Многая лета!

**15 октября** — память мчч. Давида и Константина, тезоименитство Бориса Игоревича Левина. В этот же день исполняется 78 лет прихожанке Эмме Константиновне Скопинцевой. Поздравляем!



# ВОСКРЕСНАЯ ШКОЛА ДЛЯ ВЗРОСЛЫХ

ного радио «Град Петров», автор пуб-

ликаций в журнале «Вода живая», ру-

ководитель епархиального духовно-

просветительского телевизионного

кто избрал для себя

путь служения «ловца

человеков», сетует,

что люди не отклика-

ются на его пропо-

ведь, то претензии

надо предъявлять к

как-то в интервью на-

Прокофьев на прихо-

де отвечает за соци-

курирует паломни-

ческие поездки по святым местам Санкт-Петербурга и

области. Он служит в

храме святого Александра Невского в

следственном изоля-

торе №1 «Кресты»,

Иерей Александр

шему журналу.

– сказал он

### РАСПИСАНИЕ ЛЕКЦИЙ НА ОКТЯБРЬ

5 октября в 13.40 лекция прот. Георгия Шмида «Проблема отношений молодоженов с их родителями» («Возлюби тещу свою»)

12 октября в 13.00 лекция прот. Иоанна Цьолки «Христианская аскеза в свете Божественной Евхаристии»

19 октября в 13.00 лекция свящ. Александра Прокофьева «Сектоведение: восточные деструктивные культы» (продолжение курса лекций)

**26 октября в 13.00** лекция свяш. Александра Гутника «Значение Литургии в жизни христианской общины»

12 августа на 78-м году жизни почила о Господе прихожанка Валентина Николаевна Фильченко. Вечная память!

рии пришествия этой святыни в оби-

тель. Главное сооружение Иверско-

го монастыря — Успенский собор,

который и до сего дня не утратил

своего величия. Это была одна из са-

мых больших построек XVII века в

России, она отличалась простотой и монументальностью архитектурных

форм. Древняя живопись Успенско-

го собора до наших дней не сохра-

нилась. От первоначального убран-

ства собора сохранились только кованные дверные решетки и дубовые резные двери XVII века. Сохранилось

предание, что в 1848 году, когда эпи-

демия холеры свирепствовала почти

по всей России, унося многочислен-

ные жизни людей, жители Валдая об-

ратились к молитвенному заступни-

честву Пресвятой Богородицы. Взяв

жители торжествен-

дом с молитвенным

упованием обнесли

ее вокруг города. Молитвы были ус-

лышаны и болезнь

прекратилась. Мо-

настырь, ощущая

помощь Божию и

заступничество

Пресвятой Богоро-

дицы, отличался

высокой благочес-

тивой и духовной

жизнью, а внутрен-

няя монастырская

жизнь — строгим

стырь был преобра-

зован в Иверскую

трудовую артель, затем в 1927-м был

закрыт, а Иверская

икона Божией Ма-

тери в золотом и

богато украшенном

окладе была увезе-

на в неизвестном

В 1919 году мона-

уставом.

направлении. За время Советской

власти на территории монастыря

был историко-архивный музей и му-

зей краеведения, производствен-

ные мастерские. В военное время

находился госпиталь и дом инвали-

дов для участников Великой Отече-

ственной войны, лесная школа для

детей, больных туберкулезом, и

возвращена Новгородской епархии и

началось возрождение святыни. В

2008 году Патриарх Московский и в-

сея Руси Алексий II совершил малое

освящения Успенского собора мона-

стыря, завершив тем самым его вос-

монастырю с золотыми луковками

церквей, окруженным водами Свято-

го озера, мы слышали чудный вал-

дайский звон с колокольни, пригла-

шавший нас на Божественную Литур-

гию. Многие наши прихожане испо-

ведовались и причастились Святых

Христовых Таин, о. Александр отслу-

жил молебен у святого образа Ивер-

После вкусного обеда, завершив-

ской иконы Божией Матери.

...Прогуливаясь ранним утром по

Только в 1991 году обитель была

база отдыха.

становление.

«На небе — рай, на земле — Валдай...»





## Покров:богословская тайна и исторический парадокс

Проложное Слово кратко комментирует русское происхождение праздника: *«Торжествующе* же сие, обновляем древле бывшее схождение Богородицы и чюдное видение Тоя». Впрочем, это не становится основанием для национальной ограниченности. Это торжество всего христианского мира: «Богородица всему миру предивный Покров», «приидите вси концы земли, честный Покров Божия Матере ублажим», «Тебе вся земля дары приносит яко Царице Божии Мати...»

Наиболее древнее из сохранившихся изображений Покрова в виде фрески обнаружено на западных вратах Суздальского собора и датируется 30-ми годами XIII века. В Москве в честь Покрова царь Иоанн Грозный построил на Красной площади большой собор, известный иначе как храм Василия Блаженного. В 1552 году, во время похода на Казань в этот праздник произошло решающее сражение с татарами, в котором московское войско одержало по-

Й на другом конце Русской земли, во Пскове со знамением Покрова связана была успешная оборона города от войск польского короля Стефана Батория в 1581 году. Во время осады кузнецу Дорофею было видение Божией Матери и обещание помощи. Псковичи тогда выиграли битву и отогнали врагов от стен города.

В своем дневнике секретарь Батория ксендз Станислав Пиотровский отметил: «Сегодня в полночь, без всякой причины, неизвестно кто начал так кричать, что за ним вся пехота подняла страшный крик и гам. В королевском лагере забили тревогу; все в одних рубашках повыскакивали из шатров и бросились к коням, даже сам гетман; мы думали, что русские, побивши всю стражу, напали на нас... Как можно видеть, натерпелись мы большого страху. Сегодня и в прежние ночи видны на небе какие-то знаки, как бы столбы, которые представляют как бы подобие двух конных войск; еще какие-то подобия крестов. Но дива тут нет никакого, а скорее какая-нибудь игра природы, испарения и пр. <...> Шуйский возбуждает в городе народ, говоря, что какому-то нищему старику явилась ночью Божия Матерь и убеждала граждан храбро защищаться, обещая, что король города не возьмет...»

Икона «Псковского Покрова», которая тогда была на стенах вместе с защитниками, на протяжении многих веков была почитаемой святыней. Во время гитлеровской оккупации Пскова в 1941-1944 годах ее вывезли в Германию, где следы ее затерялись. Но в 1970 году она была обнаружена в одной из частных коллекций. 16 июня 2000 года, во время визита Президента В.Путина в ФРГ, немецкие власти официально заявили о намерении вернуть икону в Россию. 7 сентября 2001 года древний образ вернулся в Псков (ныне находится в Свято-Троицком кафедральном соборе псковского Кремля)

Андрей Рогозянский

#### Наше паломничество

Валдай, ты мой Валдай, Нет в мире зорь красивей, Чудесный вольный край. Краса, любовь России.

В паломнической поездке прихожан Собора Владимирской иконы Божией Матери под бессменным духовным руководством отца Александра Гутника в конце августа мы посетили древнюю обитель Новгородского края — Валдайский Иверский Святоозерский Богородицкий мужской монастырь, что в центре живописного Валдайского национального парка. По дороге к монастырю мы остановились у села Ижицы, прошли к святому источнику Казанской иконы Божией Матери, и по благословению о.Александра самые смелые и решительные с молитвой окунулись в святые воды источника.



Это было долгожданное паломничество, мы с радостью ожидали встречи с обителью. Вначале историческая справка. Древнейшее упоминание названия «Валдай» содержится в новгородской берестяной грамоте 1140-1150-х годов, хотя населенный пункт впервые определённо упоминается в 1495 году как деревня Валдайское селище, по расположению Валдайского озера.

Известно, что, вступив на перво-святительский престол в 1652 году, Патриарх Никон высказал намерение основать монастырь на Валдайском озере. Государь Алексей Михайлович одобрил просьбу Патриарха, выделил из государственной казны огромные средства для скорейшего построения обители и в 1653 году на одном из островов Валдайского озера был заложен Иверский монастырь.

Татьяны Николаевны мы узнали, что созданный патриархом Никоном по образу Иверской обители на Афоне, монастырь стал воплощением идеи преемственности России в наследии византийской духовной культуры, духовным центром; одним из немногих центров книгопечатания на Руси, местом, где зарождались и развивались ремесла. При первом посещение строящейся обители, Патриарх Никон переименовал Валдайский посад в село Богородицкое и нарек Валлайское озеро Святым, предварительно освятив его, опустив на дно Евангелие и крест. Сам монастырь в дополнение к прежнему названию стал именоваться Святоозерским.

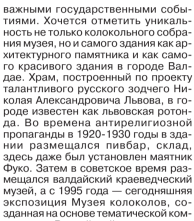
Мы узнали об удивительной Иверской иконе Божией Матери, об исто-

Со слов экскурсовода монастыря

шего памятное паломничество, мы отправились домой. По пути нам предложили посетить единственный в России Валдайский музей колоколов. Мы подъехали к музею и увидели храм, построенный в форме роскошной белоснежной ротонды, прообразом которой был древний храм Весты в Риме.

Музей размещается в дворцовой церкви императрицы Екатерины II, построенной в 1786 году. Это была единственная построенная на казен-

> церковь в Валдайском уезде. Екатерининская церковь была без прихода и являлась приписною к Валдайскому Троицкому собору, службы проходили только в торжественные дни, связанные с



позиции «Валдайский колокольчик». Древнее предание гласит, что однажды святой Павлиний Нольский (355-431), возвращаясь домой, прилег отдохнуть среди трав в лугах и сквозь сон услышал удивительные звуки и чей-то голос пояснил, что это - музыка неба и дар его. Святой Павлиний открыл глаза и увидел склонившийся над ним полевой цве-

умение привлекать добро красотой колокольной формы и звука.

В музее мы увидели уникальное собрание колоколов, там собрано воедино все, что имеет отношение к колокололитейному промыслу не только Валдая, России, но и всего мира. Приятной особенностью нашего посещения было то, что экспонаты можно было не только посмотреть, но и послушать их звучание в исполнении музейного сотрудника под поэтические строки русских классиков, а также попробовать позвонить самим. Незабываемые ощущения испытываешь, когда звонишь: как вливаются в тело и душу ни с чем не сравнимые звуки, незримо связывающие небо и землю, Бога и человека, и понимаешь, что колокол это голос Неба. Валдайский колокольный звон напоминает нам о славе и силе самой древней в России земли — земли Новгородской. Ведь звук колокола и есть голос России, русской души. Где бы он ни звучал: под дугой почтовой тройки, на перроне железнодорожного вокзала, в фойе театра, над входом в дом, на удочке рыба-

ка или на рождественской елке, он во все времена служил пожеланием добра, счастья и любви. Ну, и, ко-

нечно, нельзя не упомянуть удивительную природу Валдайского края с огромными просторами Святого озера и многочисленными островками, прекрасным сосновым бором и заливными лугами под

небесной лазурью в золоте куполов ток — колокольчик. Так и стали назыи дивный звон колоколов. И мир в ваться первые христианские колокодуше, и тишина на сердце! Благодала и поют они над храмами, как порим, слава Богу за все! этические строки Е. Родченковой: «Колокола — звонкий голос Валдая,

«Колокольный звон над землёй летит, над озёрами в поднебесный рай...;

> Ирина Оверина, прихожанка Собора Владимирской иконы Божией Матери





кольчики, славились на всю Россию. Колокола... Низкие и высокие, густые и тяжелые, легкие и серебристые, грустные и веселые, их голоса всеми народами мира во все времена воспринимались как дар неба — исцеляющий, возвышающий, защищающий человека, его род, его дом. Они размеряли течение дней, возвещая время общей молитвы, труда и отдыха, скорби и радости. Они оповещали о грозящих стихийных бедствиях и о приближении врага, они встречали торжественным звоном дорогих гостей и народных героев, звали к единению и соборности. Они на протяжении многих тысячелетий связывали людей разных стран, верований и культур. И если Восток считал главной функцией колокола способность отгонять зло, то Запад

зов Новгородской священной земли.

Благословенны от края до края зем-

Валдайские умельцы, отливавшие

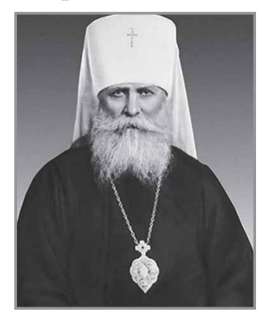
ли Валдая и люди твои!»







### Митрополит Вениамин (Федченков) о христианском отношении к власти



Отношение к власти для митрополита Вениамина (Федченкова) не было вопросом теоретическим. Этот вопрос был продиктован самой жизнью в революционное время, во время гражданской войны, в эмиграции и, наконец, в Советском Союзе.

Митрополит Вениамин вырос в крестьянской среде и с детских лет был воспитан в духе почтения и уважения к старшим и к власти. Первым делом — к родительской, затем — к власти господ, у которых служил его отец, далее — к вышестоящей власти в духовно-учебных заведениях и, наконец, к государственной власти — в то время царской. Такое отношение митрополит Вениамин напрямую связывал со своим церковным воспитанием. Чувство сакральности царской власти стало угасать еще до революции, но после нее исчезло безвозвратно.

Процесс сакрализация новой власти в России и ее признание митрополитом Вениамином происходил непросто. Особенно остро этот вопрос встал в связи с необходимостью предоставить подписку о лояльности советской власти заместителю местоблюстителя Патриаршего престола митропо-

литу Сергию (Страгородскому). Владыка каждый день служил Божественную литургию и после каждой службы записывал все свои мысли, чувства и наблюдения в личный дневник. Кроме этого, он приглашал к себе на беседу русских эмигрантов разных со-словии: белых офицеров, казаков и т.д. По меткому замечанию лингвиста А.А.Пановой, которая занималась исследованием дневников митрополита Вениамина, он «фактически проводил «референдум», подсчитывая количество голосов своих собеседников «за» и «против» сохранения связей с Россией, решив поступить так, как будет угодно большинству. То есть в некотором смысле начальником, чьей воле он должен был подчиниться, выступала совокупность

абсолютно разных людей, объединенных лишь тремя факторами: национальностью (русские), вероисповеданием (Православие) и нахожде нием в эмиграции». Вскоре владыка пишет: «Теперь Господь допустил безбожную власть за наше маловерие: жнем, что сеяли XVIII и XIX столетия! Посему должно принять сию власть, как от Бога. И ревновать лишь о Православии... А возражают: это же не «цари» в России... Да не всё ли равно?! Конечно, всё равно...» Вскоре вопрос о признании новой власти для

митрополита Вениамина был закрыт. Он дал подписку о лояльности советской власти в собственной редакции, благословленной афонскими старцами, и вошел в подчинение заместителю местоблюстителя Патриаршего престола митрополиту Сергию (Страгородскому).

Отношение к государственной власти, так же как и отношение к власти священноначалия, у владыки Вениамина базировалось на их потании и послушании. Он воспринимал это как Божию заповедь. Владыка утверждал, что «...отношение Церкви ко всякой государственной власти должно всегда покоиться на почитании ее и на весьма осторожном отношении к ней. Православие, в противоположность мирскому католицизму, не должно господствовать над государством. Наоборот, оно должно бережно хранить права светской власти. Этого требует и суть христианства, и учение Слова Божия о самобытности и Божественном происхождении светской власти. Простая мудрая деликатность: всякая власть ревнива к своим правам, с этим нужно серьезно считаться, иначе легко можно порвать нити добрых взаимоотношений, в которых должна жить для общей пользы государства и Церковь.

В общем, Православная Церковь вела такую правильную линию, если же когла-нибуль она соскальзывала с нее, то в первую очередь было худо для самой же Церкви — для веры, а потом — и для государства, которое тогда начинало опасаться вмешательства непрошен-

Итак, владыка был убежден, что миром правит Бог и нет власти не от Бога. По Промыслу Божию произошла и революция. И он никак не мог согласиться с «однобокой», по его мнению. формулой Льва Тихомирова, что «всякая революция от диавола». «Ведь и сам диавол ничего не может сделать без попущения или воли Божией», — писал митрополит. И далее он приводит пример из Ветхого Завета: «В Ветхом Завете при царе Ровоаме десять из двенадцати колен еврейских отделились революционным путем и образовали с Иеровоамом царство Израильское. Царь иудейский Ровоам собрал войско, чтобы подавить революцию силой. Но пришел к нему пророк Божий и сказал от имени Бога: «Не ходи и не воюй! Это — от Меня всё было!».

«Вот пример революции — от Бога, — пишет владыка. — И в нашей революции есть Промысл Божий — отчасти уже понятный, а еще больше пока не вскрывшийся... И уже поэтому мы тоже должны принять эту власть, а не толь ко потому, что она принята и народом». То, что революция была принята народом, у владыки сомнений не вызывало. Он был этому непосредственным свидетелем. Летом, осенью 1917-го и зимой 1918-го года митрополит, тогда еще архимандрит Вениамин, исколесил половину России.

Для митрополита Вениамина ни политикоэкономический строй, ни форма правления не определяли христианского отношения к власти и ее сущности. Все это было для него уже давно определено в Священном Писании словам апостола: «Всякая душа да будет покорна высшим властям, ибо нет власти не от Бога; существующие же власти от Бога установлены. Посему противящийся власти противится Божию установлению» (Рим. 13: 1-2). Разъяснению этого места послания апостола Павла к Римлянам митрополит Вениамин уделял много внимания в своих трудах и проповедях, считая этот вопрос одним из важных

На одной из лекций в Нью-Йорке его спросили, какой он строй предпочитает: фашизм или демократию. Заметим, что происходящее было задолго до начала Второй мировой войны. Владыка отвечал: «С религиозной точки



зрения, ни тот, ни другой не являются полным спасением человека от яда мира; мы и сами коренное зло видим не там, где видят его фашисты и демократия — эти обе в сущности материалистические системы политико-экономического построения. По-нашему, беда и счастье, прежде всего, в нас самих, а не вне. Но относительно говоря, демократия лучше, конечно. фашизма».

Всё это не означало того, что митрополит Вениамин считал необходимым равнодушно и бездеятельно смотреть на происходящее вокруг. «Безусловно, — пишет он, — необходимо искать способов улучшения в этой жизни, насколько возможно для человеческих сил. Искать энергично, добросовестно. Это и является постоянной задачей государства и государственной власти. И христианство не только не относится к земному строительству равнодушно, а, наоборот, чтит власть и благословляет ее на это строительство. Оно возвело власть до Божественного основания: «Сущие власти от Бога учинены суть» (Рим. 13: 1), «Мною цари царствуют и владетели владеют» (Притч. 8: 15). Государство и власть благословлены Богом, так как они своими путями тоже борются против разрушительного зла. Занялась с поразительной энергией этим строительством и советская власть, — добавлял владыка. — Пусть было много ошибок, жестокостей, несправедливости, гонений, но всё же и они по-своему стали созидать Россию».

В этом было принципиальное различие точек зрений митрополита Вениамина и его оппонентов из числа белой эмиграции за рубежом и даже из числа его противников сегодня. Они искренно считали и считают, что новая

власть была губительна для России и для Православной Церкви. И с этим, по их мнению, нельзя было мириться. Что же до народа, то если он сам допустил такую власть, то и виноват, и пожинает плоды. Таково было подавляющее настроение пишущей эмиграции и чтобы в этом убедиться, достаточно посмотреть

русскую заграничную прессу тех лет. Митрополит Вениамин, напротив, давал христианину в его деятельном отношении к власти простой пример. «Нужно молиться за власть, — убеждал он. — Кто молится, у того неизбежно отпадает недоброжелательство к тем, о ком он молится, даже может появиться доброе чувство к ним. Молитва есть вид любви — и весьма высокий, и притом всегда реальный, действенный. Сам по опыту знаю и много раз испытываю. Слава Богу, я молюсь за власти даже и тогда, когда многое нелегко для Церкви. Это — долг народа. Итак, главное смиряться, искренно, в сердце — вот непременная задача и забота теперь, а тогда легко положиться на волю Промысла Божия в остальном... И вообще бороться против грехов всяких. На душе заслужишь мир».

Молиться за высшую власть и почитать ее учит нас Церковь, повторял владыка. И объяснял почему: «...обойти этот вопрос в данное время (то есть в безбожное, советское время, Р.П.) было бы непонятным или неискренним. Я возьму слова апостола Петра и Павла. Уже в то время возникал вопрос: как относиться к власти и обществу, которые были враждебны христианству? И явилась тогда опасность, что христиане могут соскользнуть на мирской путь борьбы против властей. Самые видные столпы христианства, Петр и Павел, тотчас же решили пресечь возможное искушение, чреватое крайне опасными последствиями: искажением самого духа христианского, подменой его мирскими средствами защиты, или «обмирщением». Это было бы гибелью христианства. И вот они оба обращаются к христианам с решительным призывом возвратиться на собственную христианскую позицию.

«Будьте покорны всяческому человеческому начальству». Почему? — «Ради Господа». Не ради страха, не для корысти, а потому, что «такова есть воля Божия, чтобы мы, делая добро, заграждали уста» обвинителей. И в этом есть настоящая, духовная свобода: будьте «свободными, а не как употребляющие свободу для прикрытия зла» души. «Всех почитайте, братство любите, Бога бойтесь, царя (тогда они были гонители) чтите». Так учит апостол Петр». «Как всё это просто, прекрасно, истинно, естественно для христианина!» — восклицает

Митрополит Вениамин не только словом, но и делом подтверждал свои слова о почтении, подчинении власти и молитвах за нее. Это было не только на расстоянии от безбожной власти. Но и оказавшись затем в Советском Союзе, митрополит продолжал выполнять то, о чем говорил. Хотя и чувствовал себя в крайне зависимом положении от уполномоченного по делам Русской Православной Церкви. Таковы были реалии церковно-государственных вза-имоотношений. Полагая границы государственного вмешательства в вопросы церковного управления, он в своих отношениях с уполномоченными всегда видел только одно решение — смирение и терпение. 28 октября 1957 года владыка записал в своем дневнике: «Ясно было мне: нужно смиряться. И в особенности перед уполномоченным. Другие все — подвластны мне, один он — начальник! Это — несомненно; это крест мой; но нужно терпеть, терпеть и терпеть». И митрополит Вениамин терпел. Хотя и был вынужден иной раз входить в конфликт с уполномоченными, отстаивая интересы Церкви, потому что здесь была уже власть Бога и Церкви, а не мирская. Кесарево и Божие владыка никогда не смешивал. Но все положения советского законодательства, все предписания государственной власти владыка неукоснительно исполнял и призывал к этому других.

Уже упоминавшаяся нами выше лингвист А.А. Панова обращает внимание на то, что по линии «начальник — подчиненный» митрополит Вениамин в своих дневниках выделяет две лексемы: раб и слуга. «Лексема раб, пишет она, обозначает лицо, находящееся в состоянии крайней зависимости и угнетенности, лишенное прав помимо его воли. Лексема слуга обозначает лицо, служащее кому-либо по соб-ственной воле,

### православный календарь ОКТЯБРЬ

6 октября — Зачатие честного, славного Пророка, Предтечи и Крестителя Господня

8 октября — Преподобного Сергия Радо-

9 октября — Апостола и евангелиста Иоанна Богослова. Свт. Тихона, Патриарха Мос-

11 октября — Прпп. схимонаха Кирилла и схимонахини Марии, родителей прп. Сергия Радонежского 14 ОКТЯБРЯ — ПОКРОВ ПРЕСВЯТОЙ

БОГОРОДИЦЫ **15 октября** — Сщмч. Киприана, мц. Иустины. Блж. Андрея, Христа ради юродивого (936). Прав. воина Феодора Ушакова (1817) 18 октября — Собор святителей Московских

19 октября— Апостола Фомы 20 октября— Иконы Божией Матери Псково-Печерской, именуемой «Умиление»

22 октября — Апостола Иакова Алфеева 24 октября — Собор преподобных Оптинских старцев

**26 октября** — Иверской иконы Божией Матери **31 октября** — Апостола и евангелиста Луки

хотя, возможно, и отдавшееся этому служению полностью, то есть в некоторой степени лишенное свободной воли». «Кто кем побежден, тот тому и раб — появляется в тексте дневника в связи с упоминанием о советской власти, пишет она. — В целом пример с лексемой раб отражает сложные отношения «начальник подчиненный» в аспекте состояния абсолютной подчиненности личности тоталитарному режиму в России».

Нельзя сказать, что митрополит Вениамин не критиковал некоторые решения и распоряжения высшей власти, будь то церковной или светской. Это для человека естественно. Но он никогда не впадал в критиканство и предостерегал от этого других. И прежде всего, лиц духовных. «Как легко писать всякие обличения! — говорит владыка. — Но нужно быть самому у кормила правления да еще обстоятельно знать положение вещей, чтобы предпринимать то или иное решение. И особенно осторожными в этих вопросах нужно быть нам, духовным. Конечно, как гражданам страны, и нам важны и близки интересы родины, но всё же мы специалисты в других областях, а не в гражданской и военной. И потому брать на себя ответственность за эти вопросы, да еще когда нас не спрашивают о них, весьма рискованно. Преподобный Сергий благословил Дмитрия Донского, но уже тогда, когда тот решил вопрос о войне против Мамая, преподобный же лишь укрепил его, и то по прямой просьбе князя дать ему свой совет. Нельзя нам забывать и то, что Сергий был исключительный избранник Божий, святой человек. Нам же в подобных случаях лучше стоять в стороне. И во всяком случае, не выступать публично, потому что такими выступлениями можно внести немало расстройства в дела гражданские и военные». В этом проявлялась аполитичность митрополита Вениамина. Если ты подчиняешься власти, почитаешь ее и за нее молишься, то это не значит, что ты являешься апологетом того или иного политического строя, конкретной партии или даже личности. Для нехристианского сознания весьма трудно понять и увязать эти вещи. Однако христианское отношение к власти, по убеждению владыки, должно быть именно таково. Этому учит Церковь. Эти воззрения митрополита Вениамина, его искреннее и глубокое отношение к государственной власти как к власти, поставленной от Бога, и определяли всю его церковную и общественную деятельность как за рубежом, так и на родине.
Ростислав Просветов, Православие.ru

Дорогие братья и сестры, собор Владимирской иконы Божией Матери нуждается в ваших пожертвованиях на дальнейшее восстановление



Адрес: 191025 СПб. Владимирский пр.,20 τελ/φακς (812) 712-44-24

Наши реквизиты: ПМРО Приход собора Владимирской иконы Божией Матери на Владимирской площади г. Санкт-Петербурга (Московский Патриархат) инн (825336861, КПП 784001001 Банк: ОАО БАНК Санкт-Петербург г. Санкт-Петербург p/c: 40703810619000000212 к/с: 3010181090000000790; БИК: 044030790. ОКПО: 39428091, ОГРИ: 1037858030033, окато: 40298566000. ОКВЭД: 91.31, ОКОГУ: 62000, ОКФС:54, ОКОПФ: 83.



Учредитель и издатель:

Приходской Совет собора Владимирской иконы Божией Матери

Адрес собора:

191025 Санкт-Петербург, Владимирский пр., 20 тел. (812) 312-19-38

Наш сайт в интернете: http://vladimirsobor.spb.ru

Главный редактор протоиерей Георгий Шмид Выпускающий редактор М.В.Михайлова E-mail: mvm@ruskline.ru Дизайнер — Т.Н.Пшеничнова

Просьба не использовать в хозяйственных целях! Спаси Господы

Отпечатано в ООО «Издательство «Синус ПИ» Заказ №797. Тираж — 500 экз. Подписано в печать 01.10.2014